

العنوان: فن الزخارف المعمارية في العصر الأموي

المصدر: مجلة العلوم العربية والإنسانية

الناشر: جامعة القصيم

المؤلف الرئيسي: الشمري، حصة بنت عبيد بن صويان

المجلد/العدد: مج7, ع4

محكمة: نعم

التاريخ الميلادي: 2014

الشهر: يوليو / شوال

الصفحات: 1733 - 1685

رقم MD: 622787

نوع المحتوى: بحوث ومقالات

قواعد المعلومات: HumanIndex

مواضيع: الفن المعماري ، الزخرفة الإسلامية ، العصر الأموي ، العصر الإسلامي ، العالم

الإسلامي ، الآثار الإسلامية

رابط: http://search.mandumah.com/Record/622787

جامعة القصيم، المجلد (7)، العدد (4)، ص ص ط1685- 1733، (شوال 1435هـ /يوليو 2014)

# فن الزخارف المعمارية في العصر الأموي

د. حصة بنت عبيد صويان الشمري

أستاذ التاريخ والآثار الإسلامية المشارك ، قسم التاريخ

جامعة الأميرة نورة بنت عبد الرحمن بالرياض

ملخص البحث. لم يكن المجتمع الإسلامي في صدر الإسلام حينئذ مرتعاً خصيباً للفنون الجميلة بأنواعها، فقد كان الغالب على الجماعة الناشئة البساطة والتقشف والبعد عن الترف بكل مظاهره بعدا مبعثه القلب والإيمان بالله والجهاد في سبيل الله ، ويظهر ذلك واضحاً في المساجد الأولى التي أنشئت في المدينة والكوفة والبصرة والفسطاط.

ولما فتح المسلمون بلاد فارس والشام وغيرها، واختلطوا لأهل هذه البلاد التي فتحوها، استفادوا من خبرتهم وسبقهم في فن العمارة ، فعندما تولى معاوية الخلافة سنة 41 هـ/ 661 م وجعل دمشق عاصمة لها، رأى أن الأمر يتطلب تشييد مساجد لا تقل فخامة عن المعابد الوثنية والكنائس المسيحية، وأن تكون له قصور فاخرة لا تقل روعة عن قصور بيزنطة. وعلى ذلك قامت في الدولة الإسلامية حركة بناء نشطة، فأخذ الحكام المسلمون يقيمون المنشآت العظيمة، تأكيدا لعظمة الإسلام ودعما لحكمه وحرصاً على أن لا يظهر المسلمون فقراء في عمائرهما بسطاء في مظهرهم ، وهم سادة البلاد وحكامها، فكان من السهل استيراد المواد واستقدام العمال والفنيين من

مختلف أنحاء الدولة. كما ساعد المعلمون السوريون والروم والفرس في تطبيق أصول العمارة والزخرفة وتطويرها في نطاق المظهر الشرقي.

فاستخدم الأمويون الكثير من الزخارف المعمارية التي كانت معروفة في بلاد الشام قبل الإسلام، كما أنتجوا زخارف معمارية جديدة لم تكن معروفة من قبل. وسنتناول في هذه الدراسة توضيح مفهوم الفن والزخرفة الإسلامية وعناصرها والأساليب المتبعة في تطبيق عناصر الزخارف الإسلامية على العمائر الأموية.

#### مقدمة

لم يكن المجتمع الإسلامي في صدر الإسلام حينئذ مرتعاً خصيباً للفنون الجميلة بأنواعها ، فقد كان الغالب على الجماعة الناشئة البساطة والتقشف والبعد عن الترف بكل مظاهره بعداً مبعثه القلب والإيمان بالله والجهاد في سبيل الله ، ويظهر ذلك واضحاً في المساجد الأولى التي أنشئت في المدينة والكوفة والبصرة والفسطاط .

ولما فتح المسلمون بلاد فارس والشام وغيرهما، واختلطوا بأهل هذه البلاد التي فتحوها، استفادوا من خبرقم وسبقهم في فن العمارة ، فعندما تولى معاوية الخلافة سنة 41 هـ/ 661 م وجعل دمشق عاصمة لها ، رأى أن الأمر يتطلب تشييد مساجد لا تقل فخامة عن المعابد الوثنية والكنائس المسيحية ، وأن تكون له قصور فاخرة لا تقل روعة عن قصور بيزنطة. وعلى ذلك قامت في الدولة الإسلامية حركة بناء نشطة ، فأخذ الحكام المسلمون يقيمون المنشآت العظيمة ، تأكيداً لعظمة الإسلام ودعما لحكمه وحرصاً على ألا يظهر المسلمون فقراء في عمائرهم بسطاء في مظهرهم، وهم سادة البلاد وحكامها ، فكان من السهل استيراد المواد واستقدام العمال والفنيين من مختلف أنحاء الدولة. كما ساعد المعلمون السوريون والروم والفرس في تطبيق أصول العمارة والزخرفة وتطويرها في نطاق المظهر الشرقي.

فاستخدم الأمويون الكثير من الزخارف المعمارية التي كانت معروفة في بلاد الشام قبل الإسلام، كما أنتجوا زخارف معمارية جديدة لم تكن معروفة من قبل. وسنتناول في هذه الدراسة توضيح مفهوم الفن والزخرفة الإسلامية وعناصرها والأساليب المتبعة في تطبيق عناصر الزخارف الإسلامية على العمائر الأموية.

### الفن الإسلامي

لقد عرف الفلاسفة الفن بأنه التعبير المادي لفكرة دينية في الإنسان أو بواسطة الإنسان ، وأن الدين والفن توأمان منذ البداية ، فهو يولد في معظم الحالات في خدمة الدين (1).

وقال الأستاذ قطب عن الفن الإسلامي: "إنه التعبير الجميل عن حقائق الوجود من زاوية التصور الإسلامي لهذا الوجود ، فهو يتناول الوجود كله وكل ما يجري فيه من زاوية إسلامية ، وبحس إسلامي" (2).

وقد جاء الفن الإسلامي ليعبر عن نظرة الإنسان المسلم للكون والحياة ومدى إدراكه لإبداع الله تعالى في خلقه وعظيم صنعه. وقد استوعب هذا الفن جميع الجهود التي بذلها العالم الإسلامي خلال عشرة قرون ، على الأقل في التعبير عن الجمال وصنع الأشياء الفنية ، فهو فن حضارة كاملة لا يخص بلاداً معينة أو شعباً معينا ، ظهر نتيجة حكم الإسلام لبلاد كثيرة ودخول شعوب عديدة إلى هذه المناطق (3).

فكما نعلم أن الجزء الأكبر من العالم المتمدن المعروف منذ بداية القرن السابع الميلادي كان يخضع لدولتين عظيمتين: الدولة البيزنطية في حوض البحر المتوسط، والدولة الساسانية في الشرق

 $<sup>^{(1)}</sup>$  محمد، سعاد ماهر، العطرة الإسلامية على مر العصور، ج  $^{(1)}$ ، دار البيان العربي، جده،  $^{(1)}$  هـ/  $^{(1)}$  م، ص  $^{(1)}$ 

رم، ص 5. الفن الإسلامي ، ط 6، بيروت ، 1403 هـ/ 1983 م، ص 5.  $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> الرفاعي ، أنور، الإسلام في حضارته ونظمه ، دار الفكر، دمشق، 1417 هـ/ 1997 م، ص 326.

الأوسط. ثم وحد الإسلام كلمة العرب وجمع شملهم، فتمكنوا من القضاء على الدولة الساسانية والاستيلاء على مستعمرات الدولة البيزنطية ، وشيدوا لأنفسهم إمبراطورية مترامية الأطراف.

ولم تكن للعرب في الجاهلية أساليب خاصة بحم في فن الزخرفة والعمارة اللهم إلا في أطراف شبه الجزيرة العربية ، في بلاد اليمن ، والأجزاء المتاخمة للدولة الساسانية والبيزنطية ، ولكن قامت على أكتاف الرب إمبراطورية واسعة الأرجاء ، ودخلت في الدولة الإسلامية شعوب أخرى ، وبرز إلى الوجود فن إسلامي على أساس الفنون التي كانت سائدة في البلاد التي فتحها العرب.

على أن الفن الإسلامي لم يأخذ كل ما صادفه في فنون الحضارات من عناصر وزخارف ، بل وقف منها موقف الفاحص الناقد، لذلك فإننا نجد الفنان المسلم، حينما جمع العناصر الزخرفية من فنون البلاد التي خضعت للإمبراطورية الإسلامية المترامية الأطراف ، التي امتدت من الهند شرقاً إلى شمال إفريقيا وبلاد الأندلس غرباً، اختار ما لا يتعارض مع أحكام الدين الجديد وأبعد منها ما نص على كراهيته ، ثم مزج ما يلائم منها ذوقه العربي (4).

### الزخرفة الإسلامية

الزخرفة واحدة من الوسائل المهمة التي تصنع الجمال وهذا ما يوضح السر في تبوئها مكان الصدارة بين الفنون الإسلامية الأخرى. فهي العمل الخالص الذي لا يقصد به إلا صنع الجمال، حيث يلتقي شكل العمل الفني بمضمونه ليكون وحدة متماسكة لصنع الجمال ظاهراً وباطناً ، الأمر الذي لا نكاد نجده في أي نوع آخر من الفنون (5).

وحقيقة فقد ذاع صيت الفن الإسلامي كثيراً فيما يتعلق بالزخرفة وفنونها، حتى قيل إن الفن الإسلامي فن مزخرف، ذلك أنه لا يكاد يخلوا أثر إسلامي من زخرفة أو نقش - مهما كان شكله

<sup>(4)</sup> محمد، سعاد ماهر، الفنون الإسلامية ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، د. م، 1986م، ص 5، 6.

<sup>(5)</sup> الشامي ، صالح أحمد، الفن الإسلامي التزام وابداع ، دار القلم للطباعة والنشر، دمشق ، 1990 م ، ص 169.

- بدءا من الخاتم الذي تحلى به اليد وانتهاء بالبناء الضخم الواسع الذي يجمع الآلاف من الناس (6).

وإنما اتجه الفنان المسلم إلى هذا الفن لأنه وجد فيه بغيته من حيث البعد عن دائرة الحظر في المنهج الإسلامي. فهو بعيد عن التشخيص بطبيعته ، واستطاع الفنان المسلم بخياله الخصب أن يحقق الأمر الآخر وهو البعد عن محاكاة الطبيعة ، وبهذا كان هذا الفن ملائما للمواصفات التي يحددها المنهج الإسلامي (7).

وعلى الرغم من استفادة المسلمين في بعض عناصر الزخرفة من فن حضارات الإغريق والومان القديمة متأثراً في بداياته بأساليب الفن البيزنطي والفن الساساني ووضح ذلك من وجود بعض خصائص هذين الفنين في الآثار الإسلامية الأولى ، إلا أن المسلمين طوروا وبلوروا نمطاً فنيا جديدا ، كما يبدو ذلك للعيان في الزخرفة والعمارة (8). وكما هو معروف أن الفن القبطي استحدث تطوراً من الفن الهلنستي الذي تميز بمحاكاة الطبيعة ثم أخذت العناصر القبطية الوطنية تأخذ مكان العناصر الإغريقية وكان نبات الأكانتس وورقة العنب من العناصر الرئيسة في الزخارف. ثم أخذ الفنان القبطي في تحويرها وتطويرها وإدخال عناصر هندسية عليها إلى أن أصبح هناك أسلوباً خاصاً به (9)، وفي بداية انتشار الإسلام اقتبس المسلمون هذه العناصر ثم أدخلوا عليها عناصر أخرى لم تكن معروفة في الفن الهلينستي وأصبحت من خصائص الفن الإسلامي (10).

 $<sup>^{(6)}</sup>$  الرفاعي ، الإسلام في حضارته ونظمه ، ص

<sup>(8)</sup> القوصى ، عطية ، الحضارة الإسلامية ، دار الثقافة العربية ، القاهرة ، 1985 م ، ص 263.

<sup>(9)</sup> ديماند، مختصر الفن الإسلامي ، ترجمة أحمد عيسي، دار المعارف ، مصر، 1958 م، ص 26.

#### الخصائص التي تميزت بما زخارف العمارة الإسلامية

كان من أهم الخصائص التي تميزت بها العمارة الإسلامية في مختلف وظائفها هو التنويع في الزخرفة، ومراعاة التناظر وشمول الزخرفة وتغطيتها لكل فراغ وطبقا لتعاليم الإسلام، أما التماثيل والصور وما إليها من الأدوات التي تستخدمها الكنائس المسيحية في طقوسها فقد خلت العمائر الدينية الإسلامية منها، كما حالت هذه التعاليم دون تقليد الطبيعة تقليداً كاملاً فيما تضمنه الفن الإسلامي بعد ذلك من صور وغيرها ، وأدى ذلك إلى استخدام الموضوعات المستمدة من الطبيعة استخداماً زخرفياً بحتاً ليس له في الحقيقة أي معنى رمزي ، ولا صلة له بأية أحداث تاريخية (11)، وانحصر اهتمام الفنانين المسلمين في الاتجاه إلى العمارة والزخرفة. وكان لتشجيع الحكام أثر كبير في ازدهار العمارة ، كما تشهد بذلك آثاراً كثيرة أقيصت طبقاً لرغباقم ، بغض النظر عن جنسية الذين أقاموها لهم.

#### عناصر الزخارف الإسلامية

اقتبس المسلمون زخرفتهم من عدة عناصر رئيسة متمثلة فيما يأتي:

### الزخارف الهندسية

عرفت الفنون قبل الإسلام أشكالاً كثيرة من الزخارف الهندسية ، ولكن هذه الأشكال لم يكن لها في تلك الفنون شأن كبير، وكانت تستخدم في الغالب كإطارات لغيرها من الزخارف. أما في الإسلام فقد احتلت الزخارف الهندسية ، أهمية خاصة، وتميزت بشخصية فريدة لا نظير لها في أية حضارة من الحضارات فأصبحت في كثير من الأحيان ، العنصر الرئيس الذي يغطى مساحات

<sup>(10)</sup> عبد الله ، عبد الغني محمد، "الزخرفة الإسلامية عناصر الكائنات الحية"، جريدة القبس ، الكويت، الجمعة ، 4/4 م. (10) عبد الله ، عبد العلوم والفنون في الحضارة الإسلامية ، دار إشبيليا، الرياض ، 1422 هـ / 2002 م ، ص 196 وما (10) حراد العلوم والفنون في الحضارة الإسلامية ، دار إشبيليا، الرياض ، 1422 هـ / 196

كبيرة ، ومنذ العصر الأموي اتجه الفنان العربي إلى الزخارف الهندسية واستعملها استعمالا ابتكاريا بالرغم من أن أشكالها الأساسية نابعة من الأشكال البسيطة كالمستقيمات والمربعات والمثلثات والدوائر المتماسة والمتقاطعة والأشكال السداسية والمثمنة والأشكال المتفرعة من كل ذلك (12).

وقد كان لتلك الأشكال الهندسية المختلفة ، دور مهم في الزخرفة العربية إذ أصبحت أساس الأشكال الزخرفية العربية الإسلامية ، ثم شاع استعمالها في العمائر والتحف المختلفة.

وكان هم الفنان المسلم وشغله الشاغل، أن يبحث عن تلوين جديد مبتكر يتولد من الشباكات قواطع الزوايا، أو مزاوجة الأشكال الهندسية ، ليحقق مزيدا من الجمال الرصين الذي يسبغه على العمائر والتحف التي ينتجها.

ولعل الفكرة السائدة حول تحريم أو كراهية تصوير الكائنات الحية في الإسلام جعلته ينصرف عنها ويتجه بكل طاقته وجهده نحو الأشكال الهندسية وتطويرها وابتكار أشكال جديدة منها ، حتى احتلت مكانة مرموقة ، وأصبحت ميزة مهمة امتاز بها الفن الإسلامي (13).

### الزخارف النباتية

يعتبر ميدان الزخارف النباتية من الميادين المهمة التي جال فيها الفنان العربي المسلم، وكانت في أول عهدها مكونة من ورق الأكانتس المقتبس من فنون الإغريق والبيزنطيين ومن الأزهار المستعارة من النمط الفارسي ، ثم شاع بعد ذلك استعمال التشكيلات النباتية ، من أوراق وفروع نباتات وأزهار وثمار ، في زخرفة الجدران والأسقف والحشوات الجصية والخشبية في العمائر وسائر المنتجات الفنية ، وابتكر أشكالا نباتية مختلفة خرج بما على الأشكال الطبيعية كعادته المألوفة في التجريد، إذ عمل على تحوير وتجريد العناصر المستخدمة من صورتها الطبيعية ، فكان يستخدم

 $<sup>^{(12)}</sup>$  الرفاعي، الإسلام في حضارته ونظمه ، ص

الجذع والورقة لتكوين زخارف تمتاز بما فيها من تكرار وتقابل وتناظر، وتبدو عليها مسحة هندسية جامدة تدل على سيادة مبدأ التجريد والرمز في الفنون الإسلامية (14).

#### الزخارف الكتابية

لم يكن المسلمون أول من استخدم الكتابة في زخرفة العمائر، فقد سبقهم في ذلك أهل الشرق الأقصى ، كما عرفها الغربيون في العصور الوسطى ، ولكن ليس هناك فن استخدم الكتابة في الزخرفة بقدر ما استخدمها الفن الإسلامي. والحق أن انصراف معظم الفنانين المسلمين عن تصوير الكائنات الحية ، أظهر عبقريتهم في الزخارف الهندسية والنباتية والكتابية ، ولكن الزخارف الهندسية والنباتية التي أبدعوا في مجالها إنما قامت على أساس ما عرفته الفنون القديمة في هذا المجال ، في حين أنهم كانوا في الزخارف الكتابية مبتكرين تماما (15).

لقد كان الخط العربي وسيلة للعلم ، ثم أصبح مظهراً من مظاهر الجمال، ومازال ينمو ويتحسن ويتنوع ويتعدد حتى بولغ في أساليب التحويرات الجزئية في حروفه المفردة والمركبة ، فكان من أساليب تحويرات الخط الكوفي المورق أي المنقوش على من أساليب تحويرات الخط الكوفي المورق أي المنقوش على أرضية بها زخارف نباتية ، والكوفي المزهر أي الذي تخرج من حروفه فروع نباتية بها أزهار، والكوفي المضفر أي الذي تشتبك فيه الألف مع اللام على هيئة ضفيرة. فاعتبر بهذا التحوير نوعاً من الزخرفة، فمعظم الكتابات التي نراها على العمائر لم يقصد بها التوثيق فقط ، بل قصد بها أن تكون عنصرا زخرفياً بذاتها (16).

<sup>(14)</sup> الرفاعي ، الإسلام في حضارته ونظمه ، ص 446.

<sup>(1&</sup>lt;sup>5</sup>) الرفاعي، الإسلام في حضارته ونظمه ، ص 443.

<sup>.234</sup> حسن، زكي محمد، فنون الإسلام ، دار الفكر العربي ، د. ت ، ص  $^{(16)}$ 

وللكتابة الزخرفية شأن عظيم في تاريخ الفنون الإسلامية ، إذ نستطيع من خلالها تأريخ العمائر ، لأن لكل عصر أسلوبه في الكتابة والزخرفة ، فيستطيع أصحاب الخبرة من خلال دراسة الزخارف الكتابية أن ينسبوا البناء إلى العصر الذي شيد فيه (17).

#### الزخارف التصويرية

لم تكن الكائنات الحية غاية وتعبيراً مقصوداً به ذات الإنسان والحيوان بل وسيلة تستخدم كوحدة في العمل الزخرفي لها قيمتها الفنية ، فأخذ المسلمون عن الفنون القديمة الحيوانات الخرافية والمركبة كالأفراس والطيور ذات الوجه الآدمي ، لأنها كانت تتفق في تركيبتها مع البعد عن الحقيقة والطبيعة ومع التجريد الذي نعرفه في الفنون الإسلامية، وعندما أخذوها لم يحتفظوا بمعانيها الرمزية بل أصبحت عندهم رسوماً زخرفية فحسب (18).

ومما هو جدير بالذكر إن الفنان العربي استخدم في زخارفه مزيجا رائعاً من الزخارف الخطية والزخارف المختلفة والزخارف الهندسية والزخارف النباتية ونجح نجاحاً فائقاً في تجميع هذه العناصر المختلفة في أعماله الفنية بحيث حقق قيمة فائقة الحد من الجمال.

### أساليب الزخارف المعمارية في العصر الأموي

لم يدخر الأمويون وسعاً في تزيين العمائر وتجميلها، وتوفير أسباب الراحة والرفاهية، معبرين عن فطرة الإنسان في ميله للزينة وحبه للفن ، فاستخدموا الكثير من الزخارف المعمارية التي كانت معروفة في بلاد الشام قبل الإسلام ، فكسيت الجدران والأرضيات بالفسيفساء والرخام والصور المائية (19). كما أن النقوش الحجرية التي زخرفت بما العمائر الأموية كانت متأثرة بالفن البيزنطي.

 $<sup>^{(17)}</sup>$  حسن، فنون الإسلام ، ص

<sup>(18)</sup> حسن، فنون الإسلام ، ص 253.

<sup>(19)</sup> جروبه ، عالم الإسلام ، د.ن ، لندن ، 1967 م ، ص 15.

وظهر عندهم عنصر معماري زخرفي جديد لم يكن معروفا من قبل في بلاد الشام وهو تحلية الجدران بالزخارف الجصية (20).

### أولاً: زخارف الفسيفساء

تعد الفسيفساء صناعة فنية ابتكرها الإنسان منذ القدم لأغراض جمالية متنوعة اتصلت بداية بتزيين مسكنه وتحسين مظهره لتتطور لاحقاً على أيدي فنانين أبدعوا في نسج ابتكاراتهم التي تجلت أول الأمر في الرسوم الجدارية ذات المواضيع والأفكار المختلفة حسب مفاهيم كل عصر من العصور لتصبح لاحقاً فناً قائماً بذاته (21).

ومصطلح الفسيفساء يعود في أصوله إلى الكلمة اليونانية muses والتي يقصد بما آلهة الفنون والجمال (1).

وقد وصلت هذه الكلمة إلى اللغة العربية باسم psephos والتي عرفت لاحقاً لتصبح وقد عرف هذا الفن لدى اليونان باسم tessera technique وهذه الكلمة لاتينية الأصل وتعني مكعب dices أو هي الأشكال والموضوعات الزخرفية المؤلفة من مكعبات صغيرة ملونة ومتعددة من الزجاج أو الأحجار أو القرميد المزجج أو الأصداف وغيرها، يتم تثبيتها بأيدي فنية ماهرة بجانب بعضها البعض على الجص أو الإسمنت ، تستخدم في تغطية واجهات المباني أو أعمال الزخرفة الداخلية والخارجية. وقد تكون هذه الموضوعات الزخرفية هندسية أو نباتية أو رسوم كائنات حية (22).

لقد تمثلت بداية الفسيفساء في نحت أشكال مختلفة من العاج والأصداف يتم تثبيتها على سطح خشبي مغطى بمادة القار، وتطورت هذه الطريقة باستخدام قطع متعددة الأحجام من الطين

<sup>.31</sup> مرد تعمة إسماعيل، فنون الشرق الأوسط في العصور الإسلامية ، دار المعارف ، د. ت ، ص (20)

<sup>(21)</sup> المقداد، خليل، الفسيفساء السورية والمعتقدات الدينية القديمة ، وزارة الثقافة ، 2008 م ، ص 113.

المحروق ، يتم وضعها في قوالب حتى تجف ثم تحرق بالنار في أفران خاصة ، وبعد ذلك تلون الأرضيات باللون الأزرق بينما تلون القطع التي تتكون منها الأشكال المختلفة بألوان أخرى ، ويتم إدخالها الفرن مرة أخرى في درجات حرارة عالية لتصبح ذات ألون مزججة ، يتم تركيبها جنباً إلى جنب لتكون مناظر مختلفة الموضوعات ، منها ما يحكي أسطورة أو معركة أو مناظر طبيعية للشمس والقمر وتكوينات نباتية ورسومات للحيوانات والأسماك وغيرها (23).

وتتجلى الأعمال الأولى لفن الفسيفساء داخل معبد الوركاء بمدينة بابل (24)، حيث كان العراقيون أول من أستخدم الطوب المزجج في تزيين جدران الأبنية بأشكال هندسية متعددة (25)، وكان لهم الفضل في تطوير أساليبه ، من حيث المواد المستخدمة التي قاموا بتقليل أحجامها إلى أقل قدر ممكن لكي تتعدد ألوانه وتصبح الصور أكثر وضوحاً، إضافة إلى مهارة التشكيل وحرفية التركيب الذي أخرج أبدع لوحاته في باب عشتار (26) وجدران شارع الموكب وقاعة العرش في بابل عشتار (26).

ومن عصر إلى عصر احتلت الفسيفساء مكانة بارزة في تزيين الجدران برسوم وزخارف متنوعة ، وقد امتاز الفن الإغريقي المتأخر والفن الروماني بالفسيفساء الحجرية ذات الموضوعات التصويرية وأكثر ما استخدمت في الرسوم على الأرض ، فزين بها الرومان أرضية بعض عمائرهم بأن

 $<sup>^{(22)}</sup>$  حسن، فنون الإسلام ، ص

<sup>(23)</sup> عبد الحميد، سعد زغلول، العمارة والفنون في دولة الإسلام، منشأة المعارف ، الإسكندرية ، د. ت، ص 227.

<sup>(&</sup>lt;sup>24</sup>) الوركاء هي مدية سومرية وبابلية على نهر الفرات تعتبر إحدى أوائل المراكز الحضارية في العالم ظهرت في بداية العصر البرونزي ، وتضم آثاراً متنوعة منها المعبد السومري والمعبد البابلي والمعبد الأكدي ومنطقة لمعبد رومايي ومعبد الفسيفساء وهو ما يعكس أن أرض العراق هي صاحبة أقدم أثر فسيفسائي.

<sup>.17</sup> م، ص $^{(25)}$  النيفر، المنجى ، الحضارة التونسية من خلال الفسيفساء، الشركة التونسية للتوزيع،  $^{(25)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>26</sup>) بوابة عشتار : هي البوابة الثامنة لمدينة بابل الداخلية. بناها نبوخذ نصر عام 575 ق .م. في شمالي المدينة إهداء لعشتار آلهة البابليين.

<sup>(&</sup>lt;sup>27</sup>) حميد، عبد العزيز والعبيدي، صلاح حسين ، الفنون العربية الإسلامية ، دار الحرية للطباعة، بغداد، 1399 هـ/ 1979 م، ص 103، 104.

كونوا من هذه الفصوص صوراً من حياتهم الاجتماعية ، ومناظر من خرافاتهم وعقائدهم الدينية. ويحتفظ المتحف اليوناي الروماي بالإسكندرية بأمثلة رائعة من الفسيفساء الرومانية تمثل مناظر مختلفة ، ثم ورث البيزنطيون هذه الطريقة من طرق الزخرفة ، وطوروها من حيث الصناعة ومن حيث الاستعمال؛ أما من حيث الصناعة فقد جعلوها من فصوص الزجاج المختلف الألوان ، وأما من حيث الاستعمال فقد زينوا بحا الجدران والقباب بدلاً من الأرضيات ، وكونوا منها صوراً مستمدة من الكتاب المقدس (28).

وتتجلي أبدع أمثلة الفسيفساء البيزنطية في كنيسة أيا صوفيا في القسطنطينية ( $^{(29)}$ ) وكنيسة سان مارك في البندقية ( $^{(30)}$ ) وكنيسة رافنا في أثينا ( $^{(31)}$ ).

وقد تطورت صناعة الفسيفساء بتوسيع دائرة المواد المستخدمة فيها، وكان للعرب قبل الإسلام الفضل في هذا التطوير، حيث استخدموا الألوان المائية في التلوين، وابتكروا أشكالاً زخرفيه غير معهودة في تزيين القصور والمعابد، ومن أشهر هذه النماذج مدينة "مأدبا" أو مدينة الفسيفساء التي تقع جنوب العاصمة الأردنية عمان، ويرجع تاريخها إلى أكثر من 4500 عام، وتحوي أكبر وأندر مجموعات العالم من اللوحات الفسيفسائية، ومن أبرزها خريطة لا تقدر بثمن لفلسطين القديمة في القرن السادس، والتي تمتد من صور في الشمال إلى مصر في الجنوب. وتصور اللوحات

 $<sup>^{(28)}</sup>$  حسن، فنون الإسلام ، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>29</sup>) آيا صوفيا هي كاتدرائية سابقة ومسجد سابق وحاليا متحف يقع بمدينة إسطنبول بتركيا. و تعد من أبرز الأمثلة على العمارة البيزنطية والزخرفة العثمانية.

<sup>(30)</sup> كنيسة سان مارك في البندقية هي كنيسة كاتدرائية لأبرشية الروم الكاثوليك في مدينة البندقية شمال إيطاليا. وهي أشهر كنائس المدينة وإحدى أفضل الأمثلة المعروفة على العمارة البيزنطية. تقع في ساحة سان ماركو (في منطقة سان ماركو) مجاورة و متصلة بقصر دوجي.

الأخرى أشكالاً متعددة للزهور والطيور والحيوانات ، بالإضافة إلى مشاهد من الأعمال والحرف كالصيد والزراعة (32).

ثم امتد اهتمام العرب بالفسيفساء بعد الإسلام ، حيث يذكر أنه مع مجيء الإسلام ولاسيما بداية العصر الأموي تم تطوير المناهج المتوارثة في شتى مجالات الفنون ومنها الفسيفساء ذات الأساليب الهندسية ، حتى أطلق الباحثون الغربيون على هذا العهد "عهد التجديد والنهضة الفنية"، واتسمت الفسيفساء فيه بالحيوية والتجديد، لاسيما مع اتساع آفاقه والابتعاد عن التصوير والتشخيص الفردي وبدء التركيز على تصوير الطبيعة (33)، وهو ما تؤكده اللوحات الفسيفسائية العديدة ومنها فسيفساء قبة الصخرة (34) 27 ه، و تعد أول وأقدم محاولة ظهرت في العصر الإسلامي من الإسلامي لمن النوع من الفن الزخرفي المعماري ، وكذلك أروع ما تبقي من الفن الإسلامي من زخارف الفسيفساء. وكانت تغطي الأجزاء العليا من التثمينية الدائرية الداخلية للقبة ، والجزء العلوي للأعمدة والاكتاف ورقبة القبة ، وتتألف هذه الفسيفساء من فصوص صغيرة

ومكعبات مختلفة الحجم تمثل خليطا من مواد مختلفة ، بعضها من الزجاج الملون وغير الملون وألشفاف وغير الشفاف ، ومن مكعبات من الحجر الوردي وصفائح من الصدف وقد ألصقت هذه الفصوص على طبقة من الجص في وضع أفقي تام ، اللهم إلا المكعبات ذات اللون الذهبي أو الفضي فإنحا موضوعة بميل قليل لتعكس الضوء. أما سائر الألوان الغالبة على هذه الفسيفساء فهي الأخضر بدرجاته المختلفة والأزرق والبنفسجي والأبيض والأسود (35).

<sup>(&</sup>lt;sup>32</sup>) محمد، الفنون الإسلامية ، ص 216.

<sup>(33)</sup> المقداد، خليل، الفسيفساء السورية والمعتقدات الدينية القديمة، وزارة الثقافة، 2008 م، ص 122.

<sup>(34)</sup> مسجد قبة الصخرة: يقع في حرم المسجد الاقصى في القدس ، ويعد من أهم وأبدع أثار الأمويين ، أمر ببنائه الخليفة الأموي عبد الملك بن مروان خلال الفترة 688 م - 692 م فوق صخرة المعراج ، ولا يزال حتى يومنا هذا رمزاً معماريا للمدينة، انظر محمد، العمارة الإسلامية على مر العصور، ج 1 ، ص 206.

<sup>.10</sup> ما فعي ، فريد، العمارة العربية الإسلامية ، ماضيها وحاضرها ومستقبلها، الرياض ، 1402هـ/ 1982 م، ص $^{(35)}$ 

والموضوعات الزخرفية التي نراها في فسيفساء قبة الصخرة كثيرة جدا "لوحتا 1، 2). ومن بينها فروع نباتية متصلة وحلزونية تخرج من آنية ، ويقع بين كل فرعين خارجين من إناء موضوع زخرفي يشبه الشمعدان وفوقه زخرفة ساسانية مجنحة.



لوحتا (1، 2) زخارف بالفسيفساء من قبة الصخرة التي ترجع إلى سنة 72هـ (نقلاً عن عبد العزيز)

كما ترى من بينها أشجار تحيل وأشجاراً أخرى تذكر بما نعرفه في فسيفساء بعض الكنائس المسيحية في القرن السادس الميلادي ، ومن بينها أيضا رسوم الفاكهة ولا سيما العنب والرمان. ثم رسوم أوراق الشجر المختلفة وورق نبات شوكة اليهود (الأكانتس) وباقات الزهور وقرون الرخاء ورسوم الجواهر والحلي المختلطة بالرسوم النباتية ، فضلاً عن رسوم الأهلة والنجوم (لوحة 3). والواقع أننا نرى في زخارف الفسيفساء بقبة الصخرة التقاء عناصر فنية مختلفة ، نعرفها في الأساليب الفنية الإغريقية والرومانية ، ولكنها في هذا الأثر الإسلامي العظيم مختلطة بعناصر فنية أخرى شرقية المصدر وتميزها عن سائر الفسيفساء الإغريقية الرومانية والمسيحية (36).

 $<sup>^{(36)}</sup>$  حسن، فنون الإسلام ، ص



لوحة (3) فسيفساء من المثمن الداخلي لقبة الصخرة (عن محمد، الفنون الإسلامية)

كما لا تنسى بقبة الصخرة تلك الزخارف الكتابية المنفذة بالخط الكوفي البسيط من الفسيفساء على أرضية زرقاء والتي تشكل بصمة عربية إسلامية ، وتقع فوق عقود المضلع المثمن ، وعلى جانبيها فيما بين الرواقين في شكل شريط طويل يزيد على 240 م، والمتضمنة آيات قرآنية ونص تأسيس (37) ". بني هذه القبة عبدالله الإمام المأمون أمير المؤمنين في سنة اثنتين وسبعين تقبل الله منه.." (38) (لوحة 4).



لوحة (4) زخارف فسيفساء قبة الصخرة (نقلاً عن بهنسي)

<sup>(37)</sup> عبد الحميد، العمارة والفنون في دولة الإسلام ، ص 290.

<sup>(38)</sup> يلاحظ في نص التأسيس تداخل اسم "المأمون" الخليفة العباسي (198ه 218 هـ/ 813ه 833 م) مع التاريخ 72 هـ. والسبب أنه أثناء أعمال الترميم التي جرت في فترة الخليفة العباسي المأمون ، قام أحد الفنيين بتغيير اسم عبد الملك الخليفة الأموي الذي ينحسب إليه بناء قبة الصخرة ، ووضع مكانه اسم "المأمون" ولكن فاته أن يتغير التاريخ ، مما أدى إلى اكتشاف الأمر بسهولة.

وليس هناك شك في أن زخارف فسيفساء قبة الصخرة إنجاز فني كبير وأن تأثيرها بالغ الأهمية أيضاً، فمهمة الفسيفساء الأولى كانت إشباع الرغبات الدينية والجمالية للخليفة واستهواء العرب وغيرهم من المسلمين الجدد، وهذا الاقتصار على استعمال الأشكال النباتية يكشف عن توافق مع المفهوم الإسلامي. ويرى ريتشارد اتنكهاوزن Richard Ettinkhausen أن الخليفة عبد الملك أراد بأشكال التيجان والجواهر الملكية الأخرى المعلقة في أبرز الأماكن من هذا البناء، أن يبين اندحار القوتين الكبيرتين وهما القوة البيزنطية والقوة الساسانية ، واستعملت الفسيفساء فيها وهي نمط بيزنطي في الزخرفة على طريق الزخارف الجصية الساسانية ، وهكذا فإن الغرض الأساسي ليس إبحار المشاهد بقدر ما هو الإعلان عن انتصار آخر الأديان السماوية وتبيان سيادته العالمية (39).

وقد رجح المستشرق السويسري "فان برشم" أن فسيفساء قبة الصخرة من صنع عمال سوريين بوجه عام وليست من صنع عمال بيزنطيين ، وأن من المحتمل أن يكون بعض صناع من أجناس مختلفة قد اشتركوا مع الصناع السوريين وأدن ذلك قد يفسر وجود بعض العناصر الساسانية في زخارف هذه الفسيفساء (40). ولكن يلاحظ أن اشتراك عمال من إيران ليس لازماً لتفسير الموضوعات الزخرفية الساسانية ، لأن معظم هذه الموضوعات كانت قد انتقلت إلى الشام وأقبل الصناع السوريين على استعمالها (41).

أما الجامع الأموي (42) فأروع الفسيفساء الزجاجية (لوحة 5) المكتشفة فيه ، قام الفنان المسلم بتنفيذها على جدران الجامع وعلى مقربة من مدخله الرئيس ، وقوام هذا الجزء الكبير رسم نمر في مقدمة المنظر وعلى ضفته الداخلية أشجار ضخمة تطل على منظر طبيعي ، فيه رسوم عمائر بين

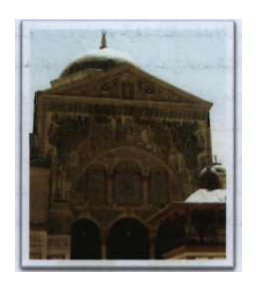
<sup>(&</sup>lt;sup>39</sup>) اتنكهاوزن، فن التصوير عند العرب، ترجمة عيسى سلمان وسليم طه، وزارة الأعلام ، بغداد، 1973 م، ص 34.

<sup>(40)</sup> عن كريزويل، الآثار الإسلامية الأولى، ترجمة عبد الهادي عبله ، دار قتيبة ، دمشق ، 1404 هـ/ 1984 م، ص 227.

 $<sup>^{(41)}</sup>$  حسن، فنون الإسلام ، ص  $^{(41)}$ 

<sup>(42)</sup> المسجد الأموي بدمشق: ويعد هذا المسجد من أهم فنون العمارة الإسلامية، فقد بناه الوليد بن عبد الملك بين عامي (88ه) ويعد مرحلة جديدة في دخول عنصر الزخرفة في بناء المساجد، والتي لم تعد تحتفظ ببساطتها المعهودة ، ولعل هذا يعد تطورراً طبيعيياً لتطور فن العمارة عند المسلمين ، انظر محمد، العمارة الإسلامية على مر العصور، ج 1، ص 213.

أشجار وغابات (لوحة 6). وأيضا رسم ملعب للخيل ورسم قصور ذات طابقين وأعمدة جميلة ، ورسم بناء مريع الشكل وله سقف صيني الطراز ، وأيضاً رسم عمائر (43) صغيرة تبدو كأنها موضوعة الواحدة فوق الأخرى. وتكثر في هذه العمائر المرسومة بالفسيفساء رسوم الأعمدة الكورنثية (44) ذات الخشخشان أو القنوات الطويلة ، ورسوم الأقبية والأبراج والسقوف المخروطية الشكل والسقوف ذات الجملون وأشجار السرو ، وفوق النهر المذكور قنطرة تشبه قنطرة فوق نمر بردى بدمشق، مما حمل على القول إن هذه الرسوم قد تكون لمناظر في مدينة دمشق نفسها (45).



لوحة (5) فسيفساء المدخل الخارجي للجامع الأموي (عن الحماد)

تعد هذه الرسوم مصدرا مهماً للتاريخ والعمارة ، لأنها تعطى صورة واقعية عن طرز العمارة المدنية لبناء القصور في سوريا في القرن 2 هم، حيث كانت المدن تزدحم بالمنازل ذات الطرقات الضيقة ، وبنظام القبة المضلعة والعقد الذي كان على هيئة حدوة الفرس.

<sup>(44)</sup> وهي الاعمدة ذات القنوات، سميت بالكورنثية نسبة إلى مدينة كورنثا باليونان.



لوحة (6) فسيفساء الجامع الأموي (عن كونل)

وخلاصة القول: إن قوام زخارف الفسيفساء في الجامع الأموي إنما هي رسوم العمائر والمناظر الطبيعية لذاتها ، ومن غير أن تكون ثانوية في الصورة بالنسبة إلى صور آدمية لها الصدارة كما نعرف في بعض زخارف الفسيفساء البيزنطية (46).

كما أن التأثر بالأساليب الفنية الهلينستية ظاهر جدا في رسوم الفسيفساء التي نحن بصددها ، ومن المحتمل أن صانعيها نقلوا موضوعاتها الزخرفية من نماذج قديمة ، كما يفعل الصناع في معظم العمور. ولكنهم لم يكونوا بعيدين عن التأثر ببعض الأساليب الفنية الساسانية تأثراً بسيطا، مما يحمل على القول إنهم كانوا من أهل الشام ، وإنهم يمثلون المدرسة الفنية المحلية التي ازدهرت من الفنون الهلينستية في سوريا حين فتحها العرب (47).

ويمكننا القول بوجه عام إن الصناعة واحدة في فسيفساء قبة الصخرة وفسيفساء الجامع الأموي ، ولكن الوحدة والتلاؤم أقل ظهوراً في الأخيرة. ولعل ذلك راجع إلى أن الإصلاح والترميم

<sup>(&</sup>lt;sup>46</sup>) محمد، الفنون الإسلامية ، ص 218.

<sup>(&</sup>lt;sup>47</sup>) محمد، الفنون الإسلامية ، ص 218.

الذي تم فيها كان أكثر مما تم في قبة الصخرة. والراجح أن الجزء الذي جاء فيه رسم النهر يرجع إلى عصر الوليد بن عبد الملك في نهاية القرن الأول الهجري (الثامن الميلادي) (48).

ومما يلفت النظر أن التأثر بالأساليب الهلنستية أقوى وأعظم في فسيفساء الجامع الأموي منه في فسيفساء قبة الصخرة ، مع أن القبة ترجع إلى سنة 72 هـ (691 م) بينما يرجع الجاح الأموي إلى سنة 96 هـ (715 م) (49).

وقد وصلتنا زخارف بالفسيفساء ، كانت تزخرف حماما ملحقا بقصر في خربة المفجر (50)، وتمثل هذه الزخارف منظراً طبيعياً قوامه شجرة ضخمة من أشجار الرمان إلى جانبها الأيسر غزالتان تجريان بين بعض النباتات ، وإلى جانبها الأيمن أسد يفترس غزالاً. ويمتاز الرسم بطابع زخرفي من حيث التوزيع العام ، وأسلوب رسم أغصان الشجرة وأزهارها وثمارها. أما الحيوانات فيتضح فيها براعة في التعبير عن الحركة والحيوية والقرب من الطبيعة (لوحة 7). والواضح أن هذا الرسم بما فيه من صورة شجرة ذات ثمار وأزهار يحف بما من الجانبين شجيرات قريبة الشبه برسوم الأشجار في قبة الصخرة (51).

<sup>(48)</sup> محمد، الفنون الإسلامية ، ص 218.

<sup>(49)</sup> محمد، الفنون الإسلامية ، ص 218.

<sup>(50)</sup> قصر خربة المفجر يقع على بعد 5 كيلو متر إلى الشمال من مدينة أريحا، ويرجع إلى عهد الخليفة الأموي هشام بن عبد الملك سنة (105 - 125 هـ) انظر محمد، العمارة الإسلامية على مر العصور، ج 2، ص 248.

<sup>(&</sup>lt;sup>51</sup>) محمد، الفنون الإسلامية ، ص 218.



(2 + 3) فسيفساء من قصر هشام (7) فسيفساء من قصر هشام

وكذلك من أبدع زخارف الفسيفساء في العصر الأموي تلك السجادات الرائعة التي كشفت في قصر خربة المنية  $^{(52)}$  بفلسطين وقصر الحلابات  $^{(53)}$  وقصير عمره  $^{(56)}$  وقصر الخير الغربي  $^{(56)}$  والشرقي  $^{(57)}$ .

<sup>(52)</sup> بني قصر المنية في فلسطين بالقرب من شاطئ بحيرة طبريا في عهد الخليفة الوليد بن عبد الملك وبنيت جدرانه من أحجار كلسية ، أما أرضية القصر فهي من الفسيفساء والرخام ، وزينت القاعات بلوحات فنية رائعة ، انظر كريزويل، الآثار الإسلامية الأولى ، ص 116.

قصر الحلابات يقع على بعد 25 كم شمال شرق الزرقاء، انظر محمد، العمارة الإسلامية على مر العصور، ج 2، ص 243.  $^{(53)}$  قصير عمره ينسب إلى الوليد بن عبد الملك 86 – 96 هـ، ويقع على بعد 50 ميلا شرق عمان وقد اكتشفته بعثة علمية  $^{(54)}$ 

برئاسة العالم الألماني ألويز موزيل 1898 م، وتكمن أهمية قصير عمره في الصور التي تغطى جدرانه ، وهي أقدم تصوير عربي إسلامي وصل إلينا، انظر حتى، فيليب ،تاريخ العرب (المطول)، ج 1، ط 4، 1965 م، ص 338.

<sup>(&</sup>lt;sup>55</sup>) قصر المشتى هو أحد القصور العربية الى بناها الأمويون في الشام. يقع القصر على مسافة 32 كم جنوب شرق مدينة عمان. بناه الخليفة الأموي الوليد بن يزيد عام 744 م، انظر حران، العلوم والفنون في الحضارة الإسلامية ، ص 270.

<sup>(&</sup>lt;sup>56</sup>) يعد قصر الحير الغربي ، الذي أمر ببنائه الخليفة الأموي هشام بن عبد الملك (105- 125 هـ) من أبرز القصور في العصر الأموي المشيدة في بادية الشام، انظر محمد، العمارة الإسلامية على مر العمور، ج 2، ص 256.

<sup>(&</sup>lt;sup>57</sup>) يقع قصر الحير الشرقي في البادية السورية على بعد 60 ميلاً تقريباً إلى الشمال الشرقي من تدمر وحوالي 40 ميلاً إلى الجنوب من الرصافة ، بناه الخليفة الأموي هشام بن عبد الملك عام 110 هـ/ 728 م، انظر كريزويل، الآثار الإسلامية الأولى ، ص 156.

#### ثانياً: التصوير الجداري (الفريسكو)

جدير بنا ونحن نتناول التصوير الجداري كأسلوب زخرفي مهم في العصر الأموي أن نقف أول الأمر عند معنى الكلمة ، فعند البحث في معاجمنا اللغوية عن مادة (جدر) فإننا نجد أنها لا تخرج عن معنى الحائط في لسان العرب. وجمع الجدار: (جدر) ، وجمع الجمع "جدران" (58).

### الفريسكو (Fresco)

الفريسكو كلمة إيطالية تعني رطب ، وهو من طرق الرسم على الجص. وطريقته أن يكسى الجدار بطبقة من الجص ، ثم يتم التصوير بالألوان المائية الجيرية على الجص وهو في حالة من الجفاف التام ، وبذلك يتفادى سقوط الطلاء. ولا شك أن طريقة الرسم بالفريسكو أقل تكلفة من الفسيفساء (59).

### نشأته وتاريخه

يعد التصوير الجداري من أقدم الفنون ، فقد بدأ الإنسان في تعلم الرسم منذ آلاف السنين ، قبل أن يعرف القراءة والكتابة مستخدماً أبسط الأدوات المتاحة في ذلك الوقت ، ليعبر عما يجول في خاطره ، فزين جدران كهفه والسفوح الجبلية المحيطة به بصور الحيوانات التي كان يعيش عليها ، اعتقادا منه بأن تمثيلها على جدران الكهوف سيمكنه من السيطرة عليها ، لذلك جاءت بعمق هذه الصور بمثل حيوانات قد أصيبت بنبال أو سهام أو أي سلاح كان يستخدمه الإنسان يومئذ. فكان هذا بالنسبة للعصور الحجرية القديمة ، وخير ما يمثل هذه العصور، تلك التي زينت بها جدران كهوف

<sup>.121</sup> منظور، لسان العرب ، ج 4 ، دار لسان العرب ، بيروت ، د.ت ، ص  $^{(58)}$ 

<sup>(59)</sup> الباشا، حسن، التصوير الإسلامي في العصور الوسطى ، مطبعة لجنة البيان، القاهرة، 1959 م ، ص 69.

التاميرا على خليج بسكاي شمالي إسبانيا، وكهوف أجانتا في ولاية حيدر أباد، وكهوف لامادلين في فرنسا ، وغيرها من الأماكن (60).

وعرفت الصور الجدارية في التصوير الصيني القديم ، كما عرفت كذلك خلال العهد الساساني ، واستخدم في تنفيذها ألوان الفسيفساء التي انتشرت كذلك في الكنائس البيزنطية. كما عرفت خلال العصور القديمة لدى حضارات وادي الرافدين، ومصر والشام وفارس وآسيا الصغرى (61).

ولأن الرسوم على جدران الكهوف كانت مردومة بطبقات قديمة من الملاط بعضها يحتوي على مخلفات وبقايا ترجع إلى أزمنة معينة ، فقد ساعد ذلك على الحفاظ عليها بعيداً عن أيدي العابثين إلى أن قام الآثاريون بإظهارها.

أما بالنسبة للعصور التاريخية القديمة فإن الأهداف الرئيسة من الرسوم الجدارية كانت دون شك للزخرفة والزينة وتخدم في الوقت نفسه أغراضاً تعبدية وشعائرية، وأقدم ما اكتشف من صور جدارية مهمة لهذه العصور في تل العقير (3500 ق. م) الذي نقبت فيه مديرية الاثار العراقية عام 1942 م، حيث عثرت على معبد مقام على مصطبة مزينة جدرانه بصور فهود ونمور ورسوم آدمية ، وتعد هذه الصور من أجمل ما وصل إلينا من الرسوم الجدارية (62).

وقد تطورت هذه الرسوم الجدارية لدى الإنسان مع تطوره في الحياة ، فعندما بنى أكواخه التي كان يعيش فيها ، رأى أن يغطي الحجر غير المهذب أو الطوب الذي استخدمه بطبقة من الملاط تستر شكله غير المقبول. ثم رأى أن يزين هذا الملاط بصور مائية تدل على أنه قد عرف كيف يحضر الألوان ، وكيف يستخدمها في الرسم. ومن أهم الرسوم الجدارية رسوم القصر في مدينة

 $<sup>^{(60)}</sup>$  حميد والعبيدي، الفنون العربية الإسلامية ، ص

ديماند، مختصر الفن الإسلامي ، ص  $^{61}$ 

 $<sup>^{(62)}</sup>$  حميد والعبيدي، الفنون العربية الإسلامية ، ص

كونوسوس Kenssos بجزيرة كريت، ورسوم قلعة تايرنز Tiryns من عصر ما قبل التاريخ في اليونان ، ورسوم مدينتي هركيولانيوم Herculaneum وبومبي القرب من نابولي بإيطاليا وقد دفنتا سنة 79 م نتيجة لثورة بركان فيزوف، بالإضافة إلى الكثير من الرسومات الجصية الجدارية التي تعود للعصور الوسطى بإيطاليا (63).

كما ازدهر هذا الفن لدى المصريين القدماء وبرعوا فيه ، وأظهروا من خلاله إبداعات فنية زخرفية غير مسبوقة ، تشهد به بعض آثارهم التي لا تزال قائمة تتألق فيها الألوان المختلفة ، كمقابر وادي الملكات بالأقصر في صعيد مصر ، ولعل من أهمها مقبرة الملكة نفرتاري (64).

واقتبس أيضا المسلمون عند نشأة حضارتهم هذا الفن الزخرفي وارتقوا بصناعته. وقد ارتبط التصوير الجداري الإسلامي عادة بالزخارف المعمارية؛ نظراً لما تقوم به من كسر للفراغ ، وربط للجدران الداخلية. وبالنظر إلى تلك الرسوم نجد أنها ملتزمة بتعاليم الدين الإسلامي الذي يحرم تصوير ذوات الأرواح؛ مما جعل الفنان المسلم يبتعد عن تقليد والواقع إلى تسجيل أحاسيسه وانفعالاته ، فأصبحت رسومه ذات طابع زخرفي تبتعد عن الواقع وتعتمد على الخيال.

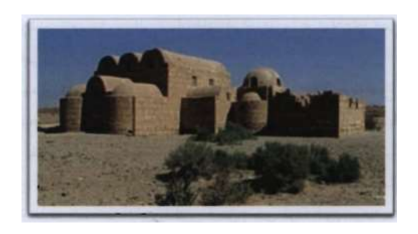
لقد برهنت النماذج المصورة على جدران العصائر الأموية أن التصوير الجداري كان متقدماً لديهم، ومن أشهر نماذجه ما استخدمه الأمويون على الأسقف ، وعلى الأجزاء العلوية من جدران قصير عمره (لوحة 8) ببادية الشام ، فقد استعملت الألوان ، الأزرق الزاهي والبني الداكن والأصفر الكامد والأخضر الضارب إلى الزرقة (65)، وقد اشتملت اللوحات المصورة على بقايا جدران القصر

<sup>(63)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(64)</sup> أديب ، سمير، المدخل إلى علم الآثار وفن المتاحف ، مكتبة الرشد، الرياض ، 1428 هـ، ص 200.

 $<sup>^{(65)}</sup>$  الباشا، التصوير الإسلامي في العصور الوسطى، ص

على عدة موضوعات منها منظر صيد يمثل قطيعاً من الحمر الوحشية ينظر إلى الخلف ، بينما تطارده الكلاب، ويطالعنا منظر فوق المدخل مباشرة فيه امرأة متوجة بعلامة النصر (66).



لوحة (8) قصير عمره

وأشهر لوحة بين جداريات قصير عمره منظر يجمع ملوك العالم في تلك الفترة، فتمثل هذه اللوحة الخليفة يحيط به الإمبراطور البيزنطي ، وملك إسبانيا، وإمبراطور الفرس ، وملك الحبشة ، وإمبراطور الصين، وهنالك تفسيران لهذا الموضوع: الأول أن الصورة تمثل كل الملوك الأجانب الذين هزمهم العرب وهم يقدمون الولاء لخليفة المسلمين (67)، أما التفسير الثاني ، وهو تفسير حديث نسبياً: يعزو وجود الملوك الخمسة إلى نظرية (عائلة الملوك)، لذا عندما يزور ملك ملكا آخر يتبادلون الهدايا والولائم والاحتفالات ، من أجل تقوية (الروابط العائلية) بينهم ، وهذا التفسير منطقي اكثر من الأول، لأن اثنين من الملوك المصورين في اللوحة : وهم ملك الحبشة وإمبراطور الصين، لم تحزمهم جيوش الخليفة ، لذا ليس هناك ما يسوغ ضمهم إلى مجموعة الملوك المهزومين مثل الإمبراطور الساساني، والإمبراطور البيزنطي ، وملك إسبانيا ، وموضوع عائلة الملوك هذا لم نره في التصوير الإسلامي في أي عهد لاحق ، ويبقى موضوعاً فريداً، لم يطرق إلا في جدارية قصير عمره ، ومن

<sup>(66)</sup> عبد الحميد، العمارة والفنون في دولة الإسلام ، ص 224.

<sup>(&</sup>lt;sup>67</sup>) كريزويل، الآثار الإسلامية الأولى ، ص 135.

المؤسف أن التلف أصاب اللوحة بحيث لا يمكن التعرف على الأشخاص إلا من الكتابة الموجودة على الجدار (68).

ومن المواضيع الأخرى التي أبرزتما هذه الجداريات الأموية موضوع ممارسة الرياضة ، إذ نرى رجلا في إحدى اللوحات يصارع غربمه ، وشخصاً آخر يعتقد أنه الخليفة يقوم بحركات رياضية تدل على قوته (69). فضلاً عن زخارف نباتية كزهرة اللوتس ، وعناقيد العنب ، ورسوم لطيور وحيوانات ، وقد توسط بعضها أشكال هندسية نفذت بالفسيفساء الحجرية لتزين أرض إحدى غرف النوم ، وهنا نلاحظ أن جميع اللوحات في قاعات الاستقبال والدهاليز قد نفذت حسب الطراز الكلاسيكي الإغريقي والروماني والبيزنطي ، وبعض هذه الزخارف تشبه تلك التي نجدها في بناء قبة الصخرة في القدس. وعند الدخول إلى الحمام يطرأ تغيير جذري على الموضوع والطراز لتصبح الأشكال أقرب إلى الواقع ، فنرى شكل معين تحدده أوراق شجر، وبداخله أشكال آدمية وحيوانية ، مثل دب يعزف على آلة موسيقية (لوحة 9)، وغزلان في أوضاع مختلفة ، وقرد يقف على رجليه الخلفيتين (لوحة 10) ، وأنواع من الطيور ، ومن المرجح أن هذه الصور إنما تمثل حيوانات كانت تعيش في منطقة القصر، بالإضافة لرسوم أخرى تصور مراحل العمر (الفتوة – الرجولة –الكهولة) (70).



 $<sup>^{(68)}</sup>$  الباشا، التصوير الإسلامي في العصور الوسطى، ص

<sup>(69)</sup> حميد والعبيدي، الفنون العربية الإسلامية ، ص 101.

<sup>.101</sup> مميد والعبيدي، الفنون العربية الإسلامية ، ص $^{(70)}$ 

## لوحتا (9، 10) من جداريات قصير عمره

أما قبة قصير عمره فقد اشتهرت بسبب رسم يوضح دائرة الفلك التي تظهر بما الأبراج السماوية الاثنا عشر، والتي رسمت عليها من الداخل (لوحة 11). وتعتبر هذه القبة ذات أهمية خاصة؛ لأنها أقدم محاولة لتصوير الأبراج السماوية على سطح كروي، ومن المؤسف أن قسماً كبيراً من الصور قد أصابحا التلف ولم يبق إلا برج القوس (لوحة 12) وهو أكثر الأبراج اكتمالاً (71).



لوحة (11) قبة الأبراج السماوية من قصير عمره

<sup>(&</sup>lt;sup>71</sup>) اتنكهاوزن ، فن التصوير عند العرب ، ص 34.



لوحة (12) برج القوس من قبة الأبراج من قصير عمره

وتعد رسوم قصير عمره من أقدم الرسوم الجدارية التي اكتشفها موزيل Musil سنة 1898م - كما يذكر ديماند ، ويظهر من دراسة عناصر هذه الصور التأثر بالفنين الإغريقي والروماني المسيحي (72).

ويعد قصر الحير الغربي من الشواهد الحقيقية التي تدل على أن الفن الإسلامي فناً راقياً، وبالتحديد في زخارف الرسوم الجدارية في العمارة الأموية المدنية. وقد قام العالم الفرنسي شلومبرجيه ، الذي كان يرأس بعثة أثرية فرنسية كانت تنقب في قصر الحير الغربي الأموي عام 1930م بالكشف عن جداريات هذا القصر ودرسها دراسة وافية. حيث استخدم الأمويون طرازاً آخر في الجداريا ، فبدل رصف الأرضية بالفسيفساء قاموا برصفها بخلطة من الجير والرماد، ومن ثم رسمت. وقد صورت طرازاً إغريقيا معروفاً مثل أوراق العنب والحيوان وصورة "الكنتوروس البحري"، كما أطلق عليه شلو مبرجيه. ومن أهم الألواح التزيينية التي مازالت بوضع جيد ، صورتان كبيرتان أعيد تركيبهما في القسم العلوي من جناح قصر الحير الذي أعيد بناؤه في المتحف الوطني بدمشق ، وألوان

-

<sup>(72)</sup> ديماند، مختصر الفن الإسلامي ، ص 32.

هاتين الصورتين أصبحت باهتة مع الأيام وكانتا كما يقول شلومبرجيه تغطيان أرضية زوايا الدرج، ويعتقد اتنكهاوزن أنهما تقليد للفسيفساء أقيمتا حيث عزت أحجار الفسيفساء وتقاليده (73).

وتتألف الصورة الأولى (لوحة 13) من شكل دائري في الوسط يضم صورة نصفية لامرأة تمسك بقطعة قماش مليئة بالفواكه ، وتطوق عنق المرأة أفعى مما يذكرنا بصورة جيا آلهة الأرض ، ويحيط بالشكل الدائري شريط فيه دوائر صغيرة متتابعة داخلها رسوم نباتية. ويحيط بهذه الدائرة من الخارج زخرفة نباتية محورة يعلوها الحيوان الآدمي وصور حيوانات ، والجهة الأخرى لم تعد واضحة لتلفها وهي تمثل ثعلبين أحدهما يأكل عنباً وطائرين من الكراكي وكلب يتعقب حيواناً آخر. ويحد الصورة من الطرفين شريط من الزخارف النباتية ، وفي هذه الصورة أدخلت عدة مدارس فنرى المدرسة الساسانية والإغريقية والرومانية والطابع المحلى أيضاً (74).



لوحة (14) صورة جدارية من قصر الحير الغربي

<sup>(&</sup>lt;sup>73</sup>) محمد، الفنون الإسلامية ، ص 222.

<sup>(74)</sup> اتنكهاوزن، فن التصوير عند العرب ، ص 34.

أما الصورة الثانية (لوحة 14) فهي تتألف من مستطيل كبير مقسم إلى ثلاثة أقسام ذات ارتفاع غير متساو ، ويحيط الصورة كلها شريط زخرفي مؤلف من وردة مكررة ذات أربع وريقات .وموضوع القسم العلوي موسيقيان ، امرأة تعزف على العود ورجل ينفخ في ناي وبينهما قوسان منفصلان. ولقد وجد الفنان المصور أنه من الممكن إشغال بعض الفراغ في الصورتين فأضاف غرستين ملونتين في كل قسم. وظهر في القسم السفلي فارس يسابق الريح يطارد غزالين فيسقط أحدهما على الأرض جريحاً، بينما يهرع آخر وقد التفت مذعوراً إلى قناصه الذي يسدد سهماً باتجاهه. ويرتدي الفارس ملابس ثمينة وحزاما يتدلى منه جراب السهام (75)، ويذكرنا هذا الفارس بملوك الساسان المنقوشين على الأطباق الفضية. ومما يؤكد التأثير الساساني رسم العازفتين الموجودتين بأعلى الصورة والتي وجد لها نماذج على الأطباق الساسانية.

<sup>.34</sup> من التصوير عند العرب ، ص  $(^{75})$ 



لوحة (14) صورة جدارية من قصر الحير الغربي

مما سبق يتضح لنا أن صور قصر الحير تتألف من عناصر ساسانية وأخرى سورية (هلينستية ومسيحية وأموية) اجتمعت كلها دونما تنافر.

إلا أن العناصر الفنية الساسانية غلبت بعض العناصر الفنية سالفة الذكر ، إذ يفوق العنصر الساساني ألموجود في قصير عمره ، بحيث صارت على قدم المساواة مع العناصر السورية إن لم تكن تفوقها (76).

<sup>(&</sup>lt;sup>76</sup>) محمد، الفنون الإسلامية ، ص 222.

### ثالثًا: الزخارف الجصية والنحت على الحجر

ينقسم فن الحفر والنحت في الجص والحجر إلى نوعين غائر وبارز ، أما الغائر فهو ما كان أعلى مستوياته موازياً لارتفاع سطح اللوحة المنحوت فيها، وأما البارز فينقسم إلى أقسام منها النحت الخفيف البروز، والنحت شديد البروز، والنحت المائل، والنحت المجسم أو المشكل من جميع الجهات. وقد نقش النحاتون أشكالاً بارزة منذ آلاف السنين؛ ففي العصور الحجرية، كانوا ينقشون أو يخدشون أشكالاً وتصاميم بارزة ، وكان الاشوريون والمصريون واليونانيون يستعملون كل أنواع النحت البارز في قصورهم ومعابدهم كجزء من العمارة (77).

وارتبط فن النحت بالعمارة منذ أقدم العصور، وذلك لاستخدامهما خامات واحدة، ولاحتياجهما إلى المهارات نفسها. ولم يقتصر دور النحت في العمارة على الزخرفة والتزيين، بل كان له دور عملي ، فقد كانت بعض الأعمال النحتية الإغريقية تلصق على جوانب المباني (على الإفريز) لتقويتها.

وفي العالم الإسلامي اتصل النحت في الجص والحجر بفن زخرفة العمائر، وكان من أقدم غاذج النحت الإسلامي يرجع إلى العصر الأموي، ويتضح من هذه النماذج التأثر الكبير بالفنون الهلينستية والبيزنطية من جهة ، وبالفنون الساسانية من جهة أخرى، وبالمزج البارع بين عناصر هذه الفنون.

لقد استخدمت الزخارف الجصية في العصر الأموي لكسوة الجدران المبنية باللبن والآجر ولصنع الدرابزين والشمسيات ، ففي الجدار الشمالي للجامع الأموي وجدت أربع وأربعون نافذة ،

.

<sup>(</sup> $^{77}$ ) حران ، العلوم والفنون في الحضارة الإسلامية ، ص  $^{232}$ 

ومثلها في الجدار الجنوبي مملوءة بشبكات جصية (قبل حريق عام 1893 م) مزخرفة بأشكال نباتية وهندسية مفرغة (<sup>78</sup>).

كما استخدموا الجص البارز المنقوش على نطاق واسع في زخرفة القصور، حيث ظهرت منه أمثلة كثيرة في قصور خربة المفجر وذلك لاحتوائه على عناصر آدمية وحيوانية إلى جانب الزخارف الهندسية والنباتية.

كما تعد واجهة قصر الحير الغربي من أهم الأعمال النحتية البديعة في هذا العصر ، وفيها ما يدل على دقة التفكير والمهارة العظيمة في الأداء، ففي واجهة القصر على البرجين المحيطين بالمدخل الشرقي الوحيد مجموعات من الزخارف الجصية البارزة تذكر ببعض الصيغ التزيينية التي كانت تنقش على القطع القماشية الشائعة وخاصة الساسانية منها، ويزيد من التأثير الساساني في هذه الواجهة استعمال الجص للمرة الأولى. وكثافة الزخرفة تفسر المفهوم العربي الراسخ في الزخرفة وهو شغل الفراغ الذي أبان تفسيرات كثيرة منها الخوف من الفراغ (79). وتتألف هذه الزخارف النباتية من أوراق الأكانتس والسعف والكرمة ، ومن نماذج هندسية متعددة منسجمة مع موضوعات حيوانية مختلفة ، وأشكال آدمية أيضا، يضاف إليها بعض الفسيفساء الزجاجية في زاويتي القوس المدور فوق المدخل (80) (لوحة 15).

<sup>.76</sup> كريزويل، الآثار الإسلامية الأولى، ص $^{(78)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>79</sup>) ريد، هربرت ، الفن والصناعة: أسس التصميم الصناعي، ترجمة فتح الباب عبد الحليم ومحمد محمود يوسف، عالم الكتب ، القاهرة ، د.ت ، ص 39.

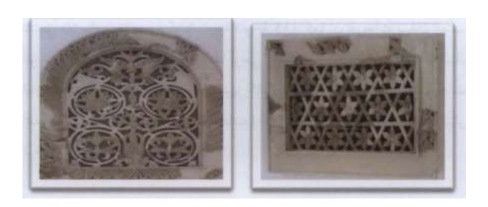
<sup>(80)</sup> كونل ، الفن الإسلامي ، ص 26.

الأرابيسك أو الرقش هو الفن الإسلامي الذي استخدم لتزيين decoration جدران المساجد والقصور وغيرها من العناصر المعمارية الداخلية والخارجية، وهو محكوم بتطبيق منهجية خاصة يجري فيها استخدام رسوم وتصاميم تظهر تكراراً للأشكال الهندسية، التي تمثل غالباً صدى لأشكال النباتات والحيوانات، بشكليها الطبيعي المبسط، أو بإرجاع تلك الأشكال إلى وحداتما الهندسية الولية، بصورة تغلب فيها روح الزخرفة التي يسيطر عليها التجريد، دون أن تكون جافة، بل نجدها تتمتع بالكثير من الحيوية والمرح والتفاؤل.



لوحة (15) زخارف جصية في واجهة قصر الحير الغربي (نقلاً عن محمد ج 2)

وأيضاً زينت نوافذ قصر الحير الغربي بالجص المفرغ (لوحتا 16 ، 17)، وهذا النوع من الزخرفة هو بداية الرقش العربي Arabesque على الرغم من استيحائه من العناصر الساسانية والرومانية.



لوحتا (16، 17) نماذج لزخارف جصية من نوافذ قصر الحير الغربي

<sup>(81)</sup> الأرابيسك أو الرقش هو الفن الإسلامي الذي استخدم لتزيين decoration جدران المساجد والقصور وغيرها من العناصر المعمارية الداخلية والخارجية، وهو محكوم بتطبيق منهجية خاصة يجري فيها استخدام رسوم وتصاميم تظهر تكراراً للأشكال المغندسية، التي تمثل غالباً صدى لأشكال النباتات والحيوانات، بشكليها الطبيعي المبسط، أو بإرجاع تلك الأشكال إلى وحداتما الهندسية الولية، بصورة تغلب فيها روح الزخرفة التي يسيطر عليها التجريد، دون أن تكون جافة، بل نجدها تتمتع بالكثير من الحيوية والمرح والتفاؤل.

كما قام الأمويون بتزيين واجهات المباني وبالأخص القصور التي شيدوها في بادية الشام بالحفر على الحجر ، وقد وصلت إلينا مجموعات كبيرة من هذه الزخارف المحفورة في واجهات القصور ، ومن أبدعها النماذج الحجرية المحفورة في واجهة قصر المشتى، التي نقلت إلى متحف برلين ، والتي تعتبر بداية طيبة لدراسة الزخرفة في بداية مراحل الفن الإسلامي. وتنحصر زخارف هذه الواجهة في إطار أفقي ممتد بطول الواجهة الرئيسة. وقد قسم سطح الإطار إلى مثلثات عددها اثنان وعشرون بواسطة شريط متعرج ذي زاويا حادة ، ويتوسط هذه المثلثات زخارف منحوتة على شكل وردة كبيرة تزخرفها نقوش قوامها مراوح نخيلية وأزهار اللوتس (82).

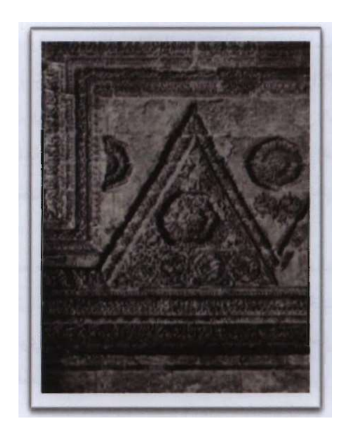
ويمكن تقسيم زخارف الواجهة إلى مجموعتين: الأولى تشمل زخارف الجهة التي تقع على يسار المدخل وتضم صوراً لحيوانات طبيعية وخرافية وأشكالا آدمية وأوان تخرج منها فروع نباتية (لوحة 18)، كما تظهر الطيور بين سيقان نباتات العنب، واشتقت أشكالها من الفن المسيحي السوري. أما المجموعة الثانية التي توجد على يمين المدخل فلا يظهر بما رسوم كائنات حية (لوحة 19). كما أن تفريعات سيقان العنب الموجودة بما منقوشة بطريقة مجردة ، مما يوحي بتعمد ذلك إجابة لرغبة صاحب البناء مجاراة للشعور الديني بالنفور من تصوير كائنات حية (83). ويلاحظ تجنب نحات المجموعة الأخيرة، الإبقاء على المسطحات الحجرية الكبيرة ، إمعاناً في إيضاح التأثر الزخرفي عن طريق الضوء والظل.

(<sup>82</sup>) كونل، الفن الإسلامي ، ص 26.

<sup>(83)</sup> محمد، العمارة الإسلامية على مر العصور، ج 2، ص 240.



لوحة (18) واجهة قصر المشتى: قطعة مأخوذة من شمال الواجهة (نقلا عن كريزويل)



لوحة (19) واجهة قصر المشتى: قطعة مأخوذة من يمين الواجهة (نقلا عن كريزويل)

ويعد أول من استخدم المراوح النخيلية وأنصافها، هم الساسانيون (84)، ثم اقتبس المسلمون هذه المراوح دون تطوير في أول الأمر ، لكنهم حوروا فيها تدريجياً فيما بعد مما نتج عنه ظهور وحدة زخرفية مبتكرة إسلامية الطابع. أما استخدام وحدات الحيوانات المجنحة فهو أسلوب فارسي لم يعرف من قبل في سوريا (85).

## رابعاً: الزخارف الخشبية المحفورة

تعد الأخشاب من أقدم ما عرفه تاريخ الإنسان منذ العصور القديمة، إذ بدأ به بشكل بسيط وأخذ يتطور على مر السنين ، وأقبل عليها الفنانون العرب في صنع الأبواب والشبابيك وفي صنع المنابر والحواجز ، كما استعمل الخشب في المباني المختلفة في تغطية الأسقف والجدران، إلى جانب اتخاذ الخشب مادة لصنع الأثاث وغيره (86).

وسار الفنان العربي في صدر الإسلام على النهج القديم في الصناعة والزخرفة، حيث تأثر فن صناعة الأخشاب الإسلامية أول عهدها بالتقاليد المحلية في كل إقليم، لكن الفنان لم يقلد تقليداً أعمى بل اختار من العناصر والأساليب ما يلائم ذوقه ومعتقده (87).

وعلى الرغم من أن بلاد الشام كانت من أغنى أنحاء العالم الإسلامي بأنواع الأخشاب ، إلا أن النماذج التي وصلت إلينا من الزخارف الخشبية التي زينت بما عمائر العصر الأموي قليلة جداً بالنسبة لما وصل إلينا من الزخارف الأخرى (88)، ويمكن أن نعزو هذه القلة إلى طبيعة مادة الخشب نفسها، فهي لا تقاوم العوامل المناخية (89).

 $<sup>^{(84)}</sup>$  ديماند، مختصر الفن الإسلامي ، ص

<sup>(85)</sup> الألفي، أبو صالح، الفن الإسلامي ، أصوله وفلسفته ومدارسه، دار المعارف ، مصر ، د.ت ، ص 55.

<sup>.107</sup> ميد، والعبيدي ، الفنون العربية الإسلامية ، ص $^{(86)}$ 

<sup>. 107</sup> ميد، والعبيدي ، الفنون العربية الإسلامية ، ص $^{(87)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>88</sup>) كونل ، الفن الإسلامي ، ص 28.

<sup>(89)</sup> حميد، والعبيدي، الفنون العربية الإسلامية ، ص 107.

ومع ذلك فقد وجدت نماذج من الزخارف الخشبية التي تعود إلى العصر الأموي ، وإن كانت متأثرة إلى حد كبير بالزخارف الساسانية والهلنستية ، وكان من أروع تلك الأمثلة كما هو في عروق الربط في قبة الصخرة (لوحة 20) وفي الحشوات كما في المسجد الأقصى ببيت المقدس (90).



لوحة (20) عوارض ربط أقواس المثمن في قبة الصخرة (نقلاً عن كريز ويل)

وجميع هذه الحشوات من خشب الصنوبر. وزخارفها محفورة ومزخرفة بالحفر البارز بعناصر نباتية تضم أوراق الأكانتس وفروع العنب والوريدات والسلات وأشكالا هندسية منتظمة من معينات ومثلثات ودوائر وغير ذلك من الموضوعات الزخرفية الهلنستية المعروفة في فسيفساء قبة الصخرة والجامع الأموي. ولا شك أن التنوع العظيم في نقوش تلك الحشوات يشهد بمهارة فنية كبيرة (91).

وتحتفظ في المتحف الوطني بدمشق أجزاء من القطع الخشبية التي كانت تزين قصر الحير الغربي، قوام زخارفها عناصر نباتية بارزة (لوحة 21) (92).

<sup>(90)</sup> شيده الخليفة عبد الملك بن مروان سنة 72هـ/ 691 م.

<sup>(91)</sup> حميد، والعبيدي ، الفنون العربية الإسلامية، ص 108.

<sup>.</sup> 109 شافعي ، فريد، "الأخشاب المزخرفة في الطراز الأموي"، مجلة كلية الآداب، جامعة القاهرة ، العدد 24، ج 2، ص 92ا.



لوحة (21) قطعة خشب ذي الزخارف النباتية المحفورة حفراً بارزاً (21) وعن محمد، الفنون الإسلامية)

## خامساً: الزخارف الرخامية

حظي الرخام بالاهتمام منذ القدم لجماله وقوته ومقاومته النار والتآكل ، فقد استخدمه قدماء اليونان في العديد من أبنيتهم.

في العصر الإسلامي استعمل الرخام في عمائر العصر الأموي في كسوة الجدران ، والوزرات بشكل خاص ، فضلاً عن استخدامه كأعمدة رابطة في البناء.

لقد استخدم الفنان المسلم الزخارف المنفذة على الرخام في زخرفة قبة الصخرة بشكل لافت للنظر، حيث استخدمها في الأعمدة وتيجانها، وفي تغطية الواجهات الداخلية والخارجية للتثمينية الخارجية، وكذلك في تغطية الدعامات الحجرية ، حيث وجد في قبة الصخرة لوحان من الرخام ذي الزخارف المحفورة ويمكن نسبتهما إلى عصر تشييد القبة في عهد عبد الملك بن مروان سنة 72 ه/ 691 م. وهذان اللوحان يزينان الوجهين الخارجيين في إحدى الدعامات أو الأركان الموجودة في المثمن

الأوسط (93). وتجمع زخارفهما بين العناصر الهلينستية والساسانية ، فعلى أحدهما رسوم أشجار وعلى الثاني رسوم أخرى مثلها ولكنها في مناطق بيضية الشكل وحولها فروع نباتية، ولهذه الزخارف إطار من أوراق نباتية ذوات ثلاثة فصوص فضلا عن أشكال على هيئة قلب.

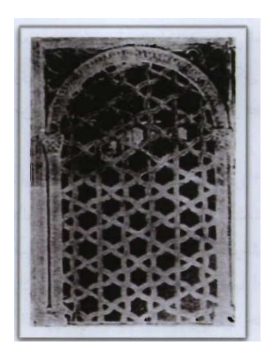
وفي قبة الصخرة أيضا زخارف رخامية أخرى من الطرز الأموي ، وهي أشرطة من الرسوم المختلفة الألوان موجودة في الوجه الداخلي للحائط الكبير الخارجي، وتبدو هذه الزخارف ذهبية اللون على أرضية سوداء. وموضوعاتها نباتية ، وبما رسوم شجرة الحياة في مستطيلات أو جامات أو بين عقود تحملها أعمدة متصلة وأركان ودعامات. وعلى الجزء السفلي من اسطوانة القبة إفريز من زخارف قوامها من نبات الأكانتس (94).

وأيضاً كان الجامع الأموي بدمشق مشهوراً بالزخارف الرخامية الجميلة التي كانت تغطي أرضيته وجزءا من جدرانه والتي أطنب المقدسي في وصفها. ومما يمكن نسبته إلى عصر بناء الجامع النوافذ الست المصنوعة من الرخام المفرغ في رسوم هندسية متداخلة تتنوع في كل نافذة (لوحة 22)، فهي من أكثر عناصر الجامع أصالة وروعة من الناحية الفنية ، ولعلها أقدم ما يعرف من مثل هذه الزخارف الهندسية في الإسلام (95).

 $<sup>^{(93)}</sup>$  كريزويل، الآثار الإسلامية الأولى ، ص

<sup>(94)</sup> حسن، فنون الإسلام ، ص 620.

<sup>(&</sup>lt;sup>95</sup>) حسن، فنون الإسلام ، ص 619.



لوحة (22) نافذة بزخارف رخامية مفرغة في الجامع الأموي ومحاطة بإطار خشبي (نقلاً عن كريزويل)

وفي متحف دمشق لوح مستطيل من الرخام عثر عليه في الجامع الأموي بعد حريق سنة 1893م. طول هذا اللوح نحو مائة وستين سنتيمتراً وعرضه ستون. وقوام زخرفته أوراق عنب وعناقيد في فروع نباتية تنثني على هيئة دوائر وفي وسطه وريدة في دائرة صغيرة وزعت حولها الزخرفة في المنطقة ، ويحدها معين ، وحوله مناطق مثلثة الشكل في أركان اللوح. ويفصل الزخارف بعضها عن البعض شريط مخرم ذو زخارف من حبات السبحة، وأساس الزخرفة في المعين أوراق العنب والوريدات ، تتفرع إلى الجانبين من محور لتؤلف شبه شجرة على جانبي الدائرة الوسطى. وتذكرنا هذه الزخرفة بالرسوم التي نراها على بعض القطع الجصية الساسانية (96).

 $<sup>^{(96)}</sup>$  حسن، فنون الإسلام ، ص  $^{(96)}$ 

## سادساً: الزخارف بمزج الآجر والحجر

تأثرت العمارة العربية بأنماط الهندسة والزخرفة المعمارية المحيطة بما لدى البيزنطيين والرومان والفرس. ويعتبر قصر الحير الشرقي (لوحة 23) نتاجاً مهما في تاريخ الحضارة المدنية، حيث مزج بين الحجر والآجر في بناء الجدران.



لوحة (23) واجهة قصر الحير الشرقي (نقلاً عن كريزويل)

ويعتبر استعمال الآجر في قصر الحير أمراً غريباً؛ لأن سورية قبل الإسلام كانت بلداً للعمارة الحجرية باستثناء بناءين هامين: قصر ابن وردان ، والمعسكر الكبير في أندرين ، حيث تجد مداميك الآجر تتناوب مع الحجر. ولكن الآجر المستعمل هو آجر بيزنطي صغير، بينما الآجر المستخدم في قصر الحير أصغر وأسمك ، ويشبه الآجر المستخدم في بوابة بغداد في الرقة ، وطبقات المونة أقل سمكاً من الاجر كما هي الحال في أعمال الآجر العراقي. ولذلك فإن قصر الحير يظهر مزيجاً من التأثيرين:

الاستعمال الزخرفي لأعمال الآجر لإعطاء تأثير مخطط للبناء و هو بيزنطي ، ولكن الآجر نفسه وطبقات المونة هي من بلاد ما بين النهرين (97).

ولعله بفضل مقدرة الأمويين على هضم أو تمثل ما أخذوه عن غيرهم من الشعوب أمكن للفن الإسلامي أن يكون متجدداً ومتطوراً بفضل مواءمته المستمرة بين العناصر المقتبسة والعناصر القديمة. وكانت نتيجة هذا المزج ظهور فن عربي إسلامي نابع من طبيعة العرب ورسالتهم وتعبيرهم.

#### الخاتمة

وفي الختام يمكن القول: إن زخرفة العمائر هي سجل يوضح مراحل تطور الإبداع الإنساني في مجال الجمال ، هذا الجمال الذي ازداد بريقاً ولمعاناً بما أضافه من الخصائص الفنية والتي اصطبغت بروح الإسلام ، تلك الروح التي جمعت حضارات مختلفة انسجمت في ظل الإسلام فأعطت نتاجا فنيا رائعا، كان دائما قادرا على مضاهاة غيره من الفنون.

ومن خلال هذه الدراسة تم التوصل لعدد من النتائج يمكن إجمالها فيما يأتي:

- أثبتت الدراسة أن العصر الأموي يعد عصر صر اع التقاليد الفنية السابقة للإسلام ، والتي كانت سائدة في الأقطار الإسلامية المفتوحة ، كما تعد أول مراحل تشكيل وتكوين المرحلة الأولى للطراز الإسلامي المتميز.

<sup>(&</sup>lt;sup>97</sup>) كريزويل، الآثار الإسلامية الأولى ، ص 170.

- بينت الدراسة الأثر الواضح للحضارات التي سبقت الإسلام على الزخارف الإسلامية في بداية العصر الأموي.

- وضحت الدراسة الأساليب الفنية المثلى المستخدمة في زخرفة العمائر لإسلامية في العصر الأموي وبداية تكوينها وخصائصها.

كما خلصت هذه الدراسة لمجموعة من التوصيات ، من أهمها:

- التركيز في الدراسات والبحوث على الزخارف الإسلامية ، حيث أنها تمثل إرثاً فنياً عظيماً لم يتم اكتشاف كل ما جاء فيه حتى الآن.

- ضرورة دعم وإثراء مناهج التصميم في الوقت الحالي وربطها بالفن لإسلامي الذي يعد متميزا في جوانبه التصميمية والزخرفية.

### المصادر والمراجع

- (1) ابن منظور ، لسان العرب، ج 4 ، دار لسان العرب ، بيروت ، د.ت.
- (2) اتنكهاوزن ، فن التصوير عند العرب ، ترجمة عيسى سلمان وسليم طه ، وزارة الإعلام، بغداد، 1973 م.
  - (3) أديب ، سمير، المدخل إلى علم الآثار وفن المتاحف، مكتبة الرشد ، الرياض، 1428 هـ.

- (4) الأخشاب المزخرفة في الطراز الأموي"، مجلة كلية الآداب، جامعة القاهرة، العدد 24، ج 2.
- (5) الألفى ، أبو صالح، الفن الإسلامي، أصوله وفلسفته ومدارسه ، دار المعارف، مصر ، د.ت.
- (6) الباشا، حسن، التصوير الإسلامي في العصور الوسطى، مطبعة لجنة البيان ، القاهرة، 1959 م.
- (7) الحماد ، محمد عبد الله ، كتاب مؤتمر الحفاظ على التراث المعماري الإسلامي، "التراث المعماري الإسلامي والمحافظة عليه في بيئته"، مطابع جامعة الملك سعود ، الرياض، 1409 هـ.
  - (8) الرفاعي ، أنور، الإسلام في حضارته ونظمه، دار الفكر ، دمشق، 1417 هـ/ 1997 م.
- (9) الشامي ، صالح أحمد، الفن الإسلامي التزام وإبداع، دار القلم للطباعة والنشر ، دمشق، 1990م.
  - (10) الشياب والمحيسن ، علم الآثار والمتحف الأردنية، عمان ، وزارة الثقافة، 2008 م.
    - (11) الفنون الإسلامية ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، د. م ، 1986 م.
    - (12) القوصى ، عطية، الحضارة الإسلامية، دار الثقافة العربية ، القاهرة ، 1985 م.
  - (13) المقداد ، خليل ، الفسيفساء السورية والمعتقدات الدينية القديمة، وزارة الثقافة، 2008 م.

- (14) النيفر، المنجى، الحضارة التونسية من خلال الفسيفساء، الشركة التونسية للتوزيع، 1969 م.
- (15) بمنسي ، عفيف ، "جمالية الفن العربي"، سلسلة عالم المعرفة، الكويت ، العدد 14، 1979 م.
  - (16) توفيق ، عمر كمال ، تاريخ الدولة البيزنطية ، هيئة الكتاب ، الإسكندرية، 1977 م.
    - (17) جروبه ، عالم الإسلام ، د. ن، لندن ، 1967 م.
    - (18) حتى ، فيليب ، تاريخ العرب (المطول)، ج 1، ط 4 ، 1965 م.
- (19) حران ، تاج السر، العلوم والفنون في الحضارة الإسلامية ، دار اشبيليا، الرياض، 1422هـ/ 2002م.
  - (20) حسن ، زكى محمد ، فنون الإسلام، دار الفكر العربي، د. ت.
- (21) حميد ، عبد العزيز والعبيدي ، صلاح حسين، الفنون العربية الإسلامية، دار الحرية للطباعة ، بغداد، 1399 هـ/ 1979 م.
  - (22) ديماند، مختصر الفن الاسلامي، ترجمة أحمد عيسى، دار المعارف ، مصر، 1958 م.

- (23) ريد ، هربرت، الفن والصناعة: أسس التصميم الصناعي، ترجمة فتح الباب عبد الحليم ومحمد محمود يوسف ، عالم الكتب ، القاهرة ، د.ت.
- (24) شافعي ، فريد ، العمارة العربية الإسلامية ، ماضيها وحاضرها ومستقبلها، الرياض، 1402هـ 1982م.
- (15) عبد الحميد ، سعد زغلول ، العمارة والفنون في دولة الإسلام، منشأة المعارف، الإسكندرية، د.ت.
- (26) عبد العزيز ، محمد الحسيني، الحضارة في الدولة الإسلامية، وكالة المطبوعات ، الكويت، 1986 م.
- (27) عبد الله ، عبد الغني محمد، الزخرفة الإسلامية عناصر الكائنات الحية"، جريدة القبس ، الكويت ، الجمعة، 4/4/ 1980 م.
  - (28) علام ، نعمة إسماعيل ، فنون الشرق الأوسط في العصور الإسلامية ، دار المعارف، د.ت.
    - (29) قطب ، محمد ، منهج الفن الإسلامي ، ط 6، بيروت ، 1403 هـ/ 1983 م.
- (30) كريزويل، الآثار الإسلامية الأولى، ترجمة عبد الهادي عبلة ، دار قتيبة، دمشق، 1454 هـ/ 1984 م.

- (31) كونل ، أرنست ، الفن الإسلامي ، ترجمة أحمد موسى ، دار صادر ، بيروت، 1966 م.
- (32) محمد، سعاد ماهر، العمارة الإسلامية على مر العصور، دار البيان العربي، جدة، 1405هـ/ 1985م.

## Art architectural decoration in the Umayvad

#### Dr. Hessa ObaidSoyan ALShammari

### **Professor of Islamic History and Archaeology**

#### **Department of History**

# University of Princess Nora Bint AbdulRahman in Riyadh

**Abstract.** Was not the Muslim community in the heart of Islam, then a breeding ground fertile for the Fine Art of all kinds, it was mostly on the group of emerging simplicity and austerity, and away from the luxury in all its manifestations dimension driven by the heart and faith in God is great faith and jihad for the sake of God. and shows that clear in the mosques first established in the city of Kufa and Basra and Fustat.

As the captured Muslims of Persia and the Levant, and others, and mixed people of this country, which conquered, have benefited from their experience and their predecessors in the art of architecture. When he Muawiya succession and made Damascus its capital, he saw that it requires the construction of mosques at least of His Excellency the pagan temples and Christian churches, and to be a lack of luxury of not less splendor of palaces of Byzantium. And it has in the Islamic state movement of building active, took the Muslim rulers living facilities great affirmation of the greatness of Islam and in support of his rule and order that does not appear the Muslim poor in Amauarham simple in appearance, they are masters of the country and its rulers. Making it easy to import materials and recruitment of workers and technicians from around the state. Teachers also helped

the Syrians and the Romans and the Persians in the application of the assets of architecture, decoration and appearance of development within the east .

Umayvad use a lot of architectural decoration, which was known in the Levant before Islam, and produced a new architectural motifs were not known before. We will discuss in this research to clarify the concept of Islamic art and decoration, elements and methods used in the application of decorative elements of the Islamic Umayyad buildings.